»Was uns tragt...“

Der Vorarlberger Psychotherapeut und Schiiler Viktor Frankl’s, Alfried Langle, schreibt: ,Es
kommt immer auf mich an — und hangt nie von mir ab.“ Ein einfach zu lesender Satz, ein
nicht so einfach zu verstehender Satz.

Was meint das, wenn wir sagen ,Es kommt immer auf uns an“? Wir kdnnen uns nicht aus
dem Spiel nehmen, wir sind Akteure unseres Lebens — auch wenn wir nicht alles bestimmen
und beeinflussen kdénnen. Die Erkenntnis von Frankl war ja jene, dass er entdeckt hat, dass
selbst in aussichtslosen Situation und Bedingungen es immer noch eine Mdglichkeit gibt, das
ich dem véllig ausgeliefert-sein entgehe. Wolfgang Wiedemann, Klinikseelsorger und
evangelischer Theologe spricht von ,heilsamen Erschitterungen®, und es geht ihm darum,
welche Frage das Leben an mich stellt, gerade in schweren und schwierigen Zeiten. Ich
kann Stellung beziehen, ich kann Antworten beibringen — aber es kommt auf mich an, ob ich
diesen Schritt gehen mochte.

Religités gedacht bedeutet es, dass wir als einzelne Menschen keine Beliebigkeit des
Universums sind, kein Zufallsprodukt der Evolution, sondern eben Individuum:
unvergleichlich, unteilbar, bestimmt, nicht willkiirlich. Der religiése Mensch wiirde erganzen:
»Wir sind von Gott her gedacht”. Rainer Maria Rilke hat dies so treffend in seinem
Gedichtband ,.Stundenbuch® beschrieben, wo es heildt: ,Gott spricht zu jedem nur, eh* er ihn
macht, dann geht er schweigend mit ihm aus der Nacht.”

Der zweite Teil des Satzes hingegen lautet ,,... und h&ngt nie von mir ab.“ Wenn es denn
anders ware, namlich dass immer alles von mir abhangt — dann ware zum einen die
Verantwortung viel zu schwer zu tragen, und zum anderen wirden wir uns in
Allmachtsphantasien bewegen. Dieses ,es hangt von dir ab“ bedeutet eine Zuschreibung von
Macht und Einfluss, von GréRe und Uberforderung. Wir alle kennen diesen wohlgemeinten
oder mehr aus Rat- und Hilflosigkeit formulierten Satz, wenn es um Entscheidungen in
unserem Leben geht und andere sagen zu uns: ,Es hangt von dir ab“.

Vielleicht finden wir eine Antwort, wenn wir das Gegenteil dieser Sinnzuschreibung suchen:
die Antwort lautet Vertrauen, Zutrauen, im letzten Glaube. Und zwar so verstanden, dass wir
— ohne etwas beeinflussen zu kénnen — davon ausgehen, dass es schon gut ausgehen wird.
Dabei gilt es gut zu trennen zwischen ,Vertrauen“ und ,Erwartung®: wir verwenden oft beides
synonym, aber der Unterschied ist gravierend. In der Erwartung nehme ich quasi das
Ergebnis, das dann passieren soll, bereits voraus. Ich weil3, was passieren soll, wie es sein
soll. Und wenn dann aber nicht das eintritt, das ich erhofft und gewtinscht habe, folgt das
tiefe Gefuhl der Enttduschung.

Vertrauen hingegen ist anders: im Wort Vertrauen steckt ja ,trauen®, also sich trauen, Mut
haben (nicht den blinden, naiven Mut — das wére namlich Ubermut), nicht &ngstlich sein. Im
eigentlichen bedeutet Vertrauen, jemandem etwas zutrauen. Es wird gut ausgehen — auch
wenn ich nicht weil3, wie, wann, in welcher Form, durch wen. Wirkliches Vertrauen kann nie
enttauscht werden — Erwartungen oft sehr schnell.

In der Erwartung lege ich den Blickwinkel auf das Aul3en: etwas muss so oder so
geschehen, wie ich es mir wiinsche, wie ich es will, wie es fir mich angenehm ist. Im
Vertrauen ergeht die Frage an mich selbst: kann ich mich etwas oder jemandem
anvertrauen, kann ich mich in die Obhut anderer begeben, kann ich einem anderen
Menschen — oder Gott — tatsachlich trauen, dass er oder sie im letzten das Beste fur mich
will?



Viktor Frankl hat fur sich eine Antwort gefunden: wenn bei allen Widrigkeiten, bei aller
Gefahr, bei aller Unzulénglichkeit dieses Vertrauen verloren geht, stirbt der Mensch.
Vielleicht nicht in seiner Kérperlichkeit, aber in seiner seelischen Verfasstheit. Wir alle
wissen, wie schwer es manchmal ist, trotzdem Vertrauen zu haben — auch wenn uns das
Leben in die Dunkelheiten der Existenz flhrt. Aber es ist gerade dieses ,trotzdem®, das uns
zum Vertrauen flhren kann. Es ist das bedingungslose, das nicht spekulative Zutrauen, dass
es einer gut mit mir meint — weil er sich etwas gedacht hat. Aber dieser Gedanke ist in mir,
und ich bin es, der Antwort zu geben hat.

Das ist vielleicht die Grundfrage allen religiosen Lebens: kann ich vertrauen? Und glaubige
Menschen wissen auch, dass man nie die pauschale endgtltige Antwort darauf geben kann.
Es ist die Bruchigkeit des Lebens, die uns immer wieder vor diese Frage stellt, die uns
herausfordert, zweifeln und manchmal verzweifeln lasst. Aber letztlich tragt uns dieses
Vertrauen — besonders in den schwierigen Zeiten unseres Daseins. Weil wir es genau dann
auch brauchen.

Mag. Bernhard Gut

Klinischer- und Gesundheitspsychologe, Diplom Sozialarbeiter. Padagogischer Mitarbeiter in
Schloss Hofen, Lehrauftrage an der Fachhochschule St. Gallen und der Medizinischen
Universitat Innsbruck



